Jacques Lacan

Seminario 8
1960-1961

LA TRANSFERENCIA

EN SU DISPARIDAD SUBJETIVA,
SU PRETENDIDA SITUACION,
SUS EXCURSIONES TECNICAS

6

LA IRRISION DE LA ESFERA!
Sesion del 21 de Diciembre de 1960

Aristéfanes

! Para las abreviaturas en uso en las notas, asi como para los criterios que rigieron
la confeccion de la presente version, consultar nuestro prefacio: Sobre esta tra-
duccion.




Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Del universo a la verdad.
Socrates y su testigo.

El payaso.

El movimiento perfecto.

Nuestro discurso, lo espero, hoy va a pasar, ante la coyuntura
celeste, por su solsticio de invierno.

Arrastrados por la d6rbita que comporta, ha podido parecerles
que nos alejamos cada vez mas de nuestro tema de la transferencia.
Entonces, quédense tranquilos, hoy alcanzamos el punto mas bajo de
esta elipse. A partir del momento en que habiamos entrevisto que ha-
bia para nosotros algo para aprender del Banguete, y en tanto que eso
se comprueba valido, era necesario llevar hasta el punto al que vamos
a hacerlo hoy el andlisis de partes importantes del texto que pueden
parecer que no tienen relacion directa con *lo que tenemos para de-
cir*”,

Pero qué importa, aqui estamos, ahora, en la empresa, y cuando
se ha comenzado en una cierta via *del*’ discurso, hay una especie de
necesidad, no fisica, que se hace sentir cuando queremos *levarla**
hasta su término.

? [notre sujet] — Nota de DTSE: “La introduccién del término sujeto {sujet} con
su carga de connotaciones psicoanaliticas es abusiva”. — Debo confesar que no
alcanzo a comprender los alcances de esta nota de DTSE: el término francés sujet
puede traducirse tanto como “sujeto” como por “asunto” o “tema”, tal como lo he-
mos hecho en la segunda linea de este parrafo, cuando traducimos sujet du trans-
fert por “tema de la transferencia”; del mismo modo, podriamos haber traducido
las palabras finales de este parrafo en su version JAM/1 como “que no tienen re-
lacion directa con nuestro asunto”, sin que, al menos en castellano, se nos filtrara
ninguna carga abusiva de “connotaciones psicoanaliticas”. Lo poco de francés que
conozco me dice que, incluso en ese idioma, el contexto no favoreceria el malen-
tendido.

3 [de]

* [llevarlo] — JAM/2 corrige: [llevarla]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Aqui seguimos la guia de un discurso, el de Platon en E/ Ban-
quete. A la manera de un instrumento de musica, o mas bien de una
caja de musica, €l esta cargado de todas las significaciones que a tra-
vés de los siglos ha hecho resonar, y es por eso que un cierto aspecto
de nuestro esfuerzo es por volver a lo mas cercano de su sentido. Para
comprenderlo y juzgarlo, no podemos no evocar el contexto de discur-
so, en el sentido del discurso universal concreto, en el que se sitda.

Quiero que me entiendan bien. No se trata, hablando con pro-
piedad, de volverlo a localizar en la historia. Bien saben ustedes que
no es ése nuestro método de comentario, y que es siempre por lo que
nos hace escuchar a nosotros, que interrogamos un discurso, incluso
pronunciado en una época muy lejana en la que las cosas que tenemos
para escuchar no estaban en vista. Pero no es posible, en lo que con-
cierne a El Banquete, no referirnos a la relacion del discurso y de la
historia. A saber, no como se situa el discurso en la historia, sino co6-
mo la historia misma surge de un cierto modo de entrada del discurso
en lo real.

Igualmente, es preciso que les recuerde que, en el momento del
Bangquete, estamos en el segundo siglo del nacimiento del discurso
concreto sobre el universo. No olvidemos la eflorescencia filosofica,
si podemos decir, del siglo VI, tan extraiia, tan singular ademas por
los ecos, o los otros modos de una especie de coro terrestre, que se ha-
cen escuchar para la misma €época en otras civilizaciones, sin relacion
aparente. Pero no quiero ni siquiera esbozar la historia de los filosofos
del siglo VI, de Tales a Pitdgoras, o a Heraclito, y tantos otros. Lo que
quiero hacerles sentir, es que es la primera vez que, en *esta tradicion
occidental a la que se remite el libro de Russell cuya lectura les he re-
comendado, ese discurso se forma alli como apuntando expresamente
al universo por primera vez, como apuntando a volverlo el universo
discursivo*’.

> [en la tradicion occidental, a la que se remite el libro de Russell cuya lectura les
he recomendado, se forma un discurso que apunta expresamente al universo, y
apunta a volverlo discursivo] — Nota de DTSE: “Lacan habla de un discurso bien
definido: el discurso concreto sobre el universo que ha nacido en el siglo II. La
formulacion «se formay, sustituyéndose al enunciado «se forma alli» anula las re-
laciones del discurso, de la historia y de lo real que han sido precisadas anterior-
mente”. — Aclaremos no obstante que dicho discurso no ha nacido “en el siglo



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

En el punto de partida de ese primer paso de la ciencia como
siendo la sabiduria, el universo aparece como universo de discurso. En
un sentido, jamas habra universo sino de discurso. Y todo lo que halla-
mos en esa época, hasta la definicion de los elementos, sean ellos cua-
tro o mas, lleva la marca, la acufiacion, la estampilla, de este requeri-
miento, de este postulado, de que el universo debe entregarse al orden
del significante.

Sin duda, no se trata de encontrar en el universo elementos de
discurso, sino, de todos modos, unos elementos que se ordenan a la
manera del discurso. Y todos los pasos que se articulan en esa €poca
entre los sostenedores, los inventores, de ese vasto movimiento inte-
rrogatorio, muestran bien que, si de uno de esos universos que se for-
man, no podemos discurrir de manera coherente con las leyes del dis-
curso — la objecidn es radical. Acuérdense del modo de operar de Ze-
non, el dialéctico, cuando para defender a su maestro Parménides pro-
pone los argumentos sofisticos apropiados para arrojar al adversario a
un embarazo sin salida.

Entonces, en el trasfondo del Banquete, y en el resto de la obra
de Platon, tenemos una tentativa grandiosa en su inocencia, esa espe-
ranza que habita a los primeros filésofos llamados fisicos, de encon-
trar bajo la garantia del discurso, que es en suma todo su instrumento
de experiencia, la aprehension ultima sobre lo real.

Les pido perdon si evito este asunto.® Este, aqui, no es un dis-
curso sobre la filosofia griega. Les propongo solamente, para interpre-
tar un texto especial, la tematica minima que es necesario que tengan
ustedes en el espiritu para juzgarlo bien.

I, como se apresuran a leer DTSE, ST y EFBA, lo que afirma Lacan es que el
tiempo de El banquete —la escena relatada transcurre en el 416 a. C., calculdndo-
se el 370 a. C. para la aparicion del texto— es el de dos siglos después del naci-
miento de ese discurso, en el siglo VI. — En cuanto al libro de Bertrand Russell
recomendado por Lacan en clase anterior, recuerdo que se trata de Wisdom of the
West (La sabiduria de Occidente, Aguilar, Madrid, 1964).

6 {sujet} — cf. nota 2.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Ante todo, debo recordarles que lo real, la aprehension sobre lo
real, no ha sido concebida en esa €época como lo correlativo de un su-
jeto, asi fuese universal. Ella es correlativa de un término que voy a
tomar prestado de Platon, quien en la Carta VII, en el curso de una di-
gresion, nombra lo que es buscado por la operacion de la dialéctica to

wpayuo. {to pragma.

Ese es, muy simplemente, el término del que debi echar mano el
afno pasado en nuestro discurso sobre la ética, y que he llamado la Co-
sa.” Esta no es die Sache, un asunto, o, entonces, entiendan, si quieren,
el gran asunto, la realidad ultima, aquella de la que depende el pensa-
miento mismo que se afronta con ella, que la discute, y que no es, si
puedo decir, sino una de las maneras de practicarla, fo pragma, la Co-
sa, la praxis {mpoic} esencial.”

Bien se dirdn ustedes que la teoria {Bewpra}, cuyo término nace
en la misma época, por contemplativa que pueda afirmarse, no es sola-
mente eso, y la praxis de donde ella sale, la practica orfica, lo muestra
suficientemente.’ La teoria no es, como nuestro empleo del término lo
implica, la abstraccion de la praxis, ni su referencia general, ni el mo-

7 Para la distincion entre das Ding y die Sache, véase: Jacques LACAN, El Semi-
nario, libro 7, La ética del psicoanalisis, Paidos, Buenos Aires, 1988, c¢f. pp. 57 y
ss., sesion del 9 de Diciembre de 1959. — Nota de ELP: “Sobre el empleo de la
mayuscula, cf. Ecrits, p. 656, nota 1”. — Jacques LACAN, Escritos 2, décimo ter-
cera edicion en espafiol, corregida y aumentada, Siglo Veintiuno Editores, 1985,
p- 636, nota 7.

¥ Nota de ELP: “De estos dos sustantivos derivados del verbo prasso (recorrer,
hacer), to pragma (neutro) es el asunto y praxis (femenino) es la accion de practi-
carla. Leemos aqui que el pensamiento que se afronta a to pragma es en si mismo
la praxis”.

? Nota de ELP: “Entre las roncas invocaciones de los misterios, las técnicas catar-
ticas del culto de Orfeo y la contemplacion filosofica, no hay en el origen ninguna
oposicion. Koestler cita una definicion de teoria: «estado de ferviente contempla-
cion religiosa en la cual el espectador se identifica al dios sufriente, muere su
muerte y resucita en su nuevo nacimiento». Arthur Koestler, Los sondmbulos...”.
— Citaré este libro mas adelante, cuando Lacan se refiera a él.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

delo de lo que seria su aplicacion. En su aparicion, ella es esa misma
praxis. *La feoria es ella misma el ejercicio del poder de la to pragma,
el gran asunto*'°.

Uno de los maestros de esa época — que yo elijo, el unico, pa-
ra citarlo, porque es gracias a Freud uno de los patrones de la especu-
lacion analitica — Empédocles — en su figura sin duda legendaria, y
también es eso lo que importa, que sea esa figura la que nos fue legada
— Empédocles es un omnipotente. Avanza como amo de los elemen-
tos, capaz de resucitar a los muertos, mago, sefior del real {royal} se-
creto sobre las mismas tierras donde los charlatanes, mas tarde, debian
presentarse con una marcha paralela. Se le piden milagros, y ¢l los
produce. Como Edipo, ¢l no muere, pero entra al corazén del mundo
en el fuego del volcan, y el abismo.

Esto, van a verlo, sigue estando muy cerca de Platon. Tampoco
es por azar que sea a ¢l, en una época mucho mas racionalista, que
muy naturalmente le tomemos en préstamo la referencia del to prag-
ma.

(Pero Socrates? Seria muy singular que toda la tradicion histori-
ca se haya engafiado al decir que ¢l aporta, sobre ese fondo, algo origi-
nal, una ruptura, una oposicion. Socrates se explica al respecto, en tan-
to que podamos concederle fe a Platon, quien nos lo presenta en efecto
— manifiestamente en el contexto de un testimonio historico — expe-
rimentando un movimiento de retroceso, de lasitud, de disgusto, por
relacion a las contradicciones engendradas por esas primeras tentati-
vas filosoficas, tales como acabo de caracterizarselas.

Es de Socrates que procede esa idea nueva y esencial, de que
ante todo es preciso garantizar el saber. Mostrarles a todos que no sa-
ben nada es una via por si misma reveladora — reveladora de una vir-
tud que, en sus privilegiados éxitos, no siempre triunfa. Lo que Sécra-
tes llama episteme, la ciencia, lo que ¢l en suma descubre, lo que ¢l
despeja, lo que €l desprende, es que el discurso engendra la dimension
de la verdad. El discurso, que se asegura por una certidumbre interna a

' [Ella misma es, la teoria, el ejercicio del poder, fo pragma, el gran asunto] —
Nota de DTSE: “Puntuacion y elision desembocan en hacer equivaler teoria, to
pragma y ejercicio del poder”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

su accion misma, asegura, ahi donde puede, la verdad como tal. Esta
practica del discurso no es otra cosa.

Cuando Socrates dice que es la verdad, y no él mismo, la que
refuta a su interlocutor, muestra ahi algo cuya mayor solidez es su re-
ferencia a una combinatoria primitiva que, en la base de nuestro dis-
curso, es siempre la misma. De donde resulta por ejemplo que el padre
no es la madre, y que es al mismo titulo, a ese solo titulo, que se puede
declarar que el mortal debe ser distinguido del inmortal. Socrates re-
mite en suma al dominio del puro discurso toda la ambicion del dis-
curso. No es, **como se cree,** como se dice, aquél que vuelve a lle-
var el hombre al hombre, ni, incluso, todas las cosas al hombre. Es
Protagoras quien ha dado esa consigna, el hombre, medida de todas
las cosas. Socrates vuelve a llevar la verdad al discurso. El es, si se
puede decir, el supersofista, y es en eso que reside su misterio, pues si
no fuera més que el supersofista, no habria engendrado nada mas que
los sofistas, a saber lo que queda de éstos, una reputacién dudosa.

Es justamente otra cosa que un sujeto temporal, lo que habia
inspirado su accidén. Y con esto llegamos a la atopia, al costado insi-
tuable, de Socrates. Esto es lo que nos interesa. Alli olfateamos algo
que puede esclarecernos sobre la atopia que es exigible de nosotros.

Es por su atopia, por ese en ninguna parte de su ser, que Socra-
tes ha provocado ciertamente, los hechos nos lo atestiguan, todo un li-
naje de investigaciones. Su suerte esta ligada, de manera ambigua, a
toda una historia que podemos fragmentar — la historia de la concien-
cia, como se dice en términos modernos, la historia de la religion, la
de la moral, la de la politica, en el limite, por cierto, y en menor medi-
da la del arte. Toda esta linea ambigua, difusa y viviente, no tendria
para designarla sino que indicarles la cuestion renovada por el mas re-
ciente imbécil, ;Por qué los filésofos?'" — si no lo sentimos, a este li-
naje, solidario de una llama que se encuentra transmitida, aun siendo,
de hecho, extrana a todo lo que ella ilumina, asi fuese el bien, lo bello,
lo verdadero, lo mismo, de lo que se jacta ocuparse.

H Jean-Francois REVEL, Pourquoi des philosophes, 1* ed., Paris, Juilliard, 1957;
reed., Laffont, 1976.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Si, a través de los testimonios contemporaneos o proximos, co-
mo a través de los efectos alejados, se trata de leer la descendencia so-
cratica, puede ocurrirsenos la férmula de una especie de perversion sin
objeto.

En verdad, cuando uno se esfuerza por acomodar, por aproxi-
mar, por imaginar, por fijarse, sobre lo que podia ser efectivamente
ese personaje, créanme, es fatigante. El efecto de esta fatiga, no podria
formularlo mejor que con los términos que se me ocurrieron uno de
estos domingos a la noche — Este Socrates me mata. Cosa curiosa, a
la mafiana siguiente me desperté infinitamente mas agil.

Parece imposible no partir tomando al pie de la letra lo que nos
es atestiguado por el entorno de Sécrates, y esto incluso en la vispera
de su muerte, que es ¢l quien ha dicho que, sobre todo, no podriamos
temer nada de una muerte de la que no sabemos nada — y especial-
mente no sabemos, afiade, si no es algo bueno. 2

Cuando se lee eso, uno esta tan habituado a no leer en los textos
clasicos mas que buenas palabras, que ya no les prestamos atencion.
Pero eso es sorprendente cuando lo hacemos resonar en el contexto de
los ultimos dias de Socrates, mientras que, rodeado de sus ultimos fie-
les, les arroja esa ultima mirada un poco por debajo, que Platon foto-
grafia seglin le cuentan, pues €l no estaba alli, y que llama esa mirada
de toro."” Piensen en su actitud durante el proceso. Si la Apologia de
Socrates reproduce exactamente lo que dijo ante sus jueces, es dificil
pensar, al escuchar su defensa, que €l no queria morir. En todos los ca-
sos, repudia expresamente todo patetismo de la situacion, provocando
asi a sus jueces, habituados a las stplicas rituales de los acusados.

Con esto apunto, como primera aproximacion, a la naturaleza
enigmatica de un deseo de muerte. Sin duda, puede ser tenido por am-
biguo, puesto que se trata de un hombre que habra puesto setenta afios
en obtener la satisfaccion de ese deseo, y es seguro que no podria to-
marse en el sentido de la tendencia al suicidio, al fracaso, ni en el sen-
tido de ninglin masoquismo, moral u otro. Pero es dificil no formular

12 Apologia de Socrates, 29a.

3 Fedén, 117b.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

el minimo tragico ligado al mantenimiento de este hombre en una zo-
na de no-man’s land, de entre-dos-muertes de alguna manera gratuita.

Socrates, ustedes lo saben, cuando Nietzsche lo descubrid, eso
se le subi6 a la cabeza. El nacimiento de la tragedia salio de ahi, y a
continuacién toda su obra. El tono con que les hablo de él seguramen-
te debe sefialar alguna impaciencia personal, pero es sin embargo in-
discutible, y Nietzsche puso el dedo sobre eso, que basta con abrir un
didlogo de Platon mas o menos al azar, para verificar la profunda in-
competencia de Socrates cada vez que toca el tema de la tragedia. Le-
an en el Gorgias — la tragedia pasa ahi, ejecutada en tres lineas entre
las artes de la adulacion — una retdrica como cualquiera, nada mas
para decir de eso.' Nada tragico, ninglin sentimiento tragico, como
uno se expresa en nuestros dias, sostiene la atopia de Socrates, sola-
mente un demonio. No lo olvidemos, a ese daipwv {daimon}, pues
nos habla de ¢l sin cesar.

Ese demonio lo alucina, parece, para permitirle sobrevivir en es-
te espacio, y le advierte de los agujeros en los que podria caecr — No
hagas eso. Y luego, estd el mensaje de un dios, del que Sdcrates mis-
mo nos testimonia la funcién que ha tenido en lo que podemos llamar
su vocacion. Uno de sus discipulos tuvo la idea, ridicula, hay que de-
cirlo, de ir a consultar al dios de Delfos, Apolo. Y el dios respondiéo —
Hay algunos sabios, hay uno que no estd mal, es Euripides, pero el sa-
bio de los sabios, lo mejor en su género, *el sagrado*", es Socrates.
Desde ese dia, Socrates se dijo — Es preciso que yo realice el oraculo
del dios, no sabia que era el mas sabio, pero, puesto que lo ha dicho,
debo serlo. Es en estos términos que Socrates nos presenta el viraje de
su pasaje a la vida publica. Es, en suma, un loco que se cree en el ser-
vicio ordenado por un dios. Es un mesias, y ademas en una sociedad
de charlatanes.

No hay otro garante de la palabra del Otro que esa palabra mis-
ma, y no hay otra fuente de trdgico que ese destino mismo, que bien
puede parecernos, bajo un cierto aspecto, siendo nada. Todo eso lo lle-
va a devolver a los dioses una buena parte del terreno del que les ha-

' Gorgias, 502b-d.

1 {le sacré} — [el azucarado {le sucré}]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

blaba el otro dia, el de la reconquista de lo real, el de la conquista filo-
sofica, es decir cientifica.

A este respecto, si les he dicho los dioses son algo real, no es
para hacer paradojas, como algunos me lo confiaron. Usted se ha di-
vertido mucho, me dijeron, para sorprendernos cuando pregunté —
Jqué son los dioses? Todo el mundo esperaba que usted nos dijera que
algo simbdlico, y usted se mandd una buena farsa al decir — es algo
real. Y bien, de ningin modo. No soy yo quien lo ha inventado. Ellos
no son manifiestamente, para Sdcrates, sino algo real.

Y este real, cumplida su parte, no es nada en absoluto en cuanto
al principio de su conducta, la de Sdcrates, que no apunta mas que a la
verdad. El esta en paz con los dioses, por obedecer dado el caso, *con
tal que, él, defina esta obediencia*'®. ;Eso es obedecerles, precisa-
mente, o0 mas bien absolverse irOnicamente respecto de seres que
tienen también ellos su necesidad? De hecho, no sentimos ahi ninguna
necesidad que no reconozca la supremacia y la necesidad interna al
despliegue de lo verdadero, es decir a la ciencia.

Lo que puede sorprendernos, es la seduccion que ejerce un dis-
curso tan severo, y que nos es atestiguado en el rodeo de uno u otro de
los didlogos. El discurso de Socrates, incluso repetido por nifios o por
mujeres, ejerce un encanto siderante, es el caso decirlo. Asi hablaba
Socrates — una fuerza se transmite en eso, que levanta a aquéllos que
se aproximan, dicen siempre los textos platonicos, al mero zumbido de
su palabra, y algunos dicen a su contacto.

Obsérvenlo todavia, no tiene discipulos, sino mas bien familia-
res, también curiosos, y luego *encantados golpeados por no sé qué
secreto, santones, como se dice en los cuentos provenzales*”. Y lue-
go, los discipulos de los otros llegan también, los que golpean a su
puerta.

' [con tal que se le defina esta obediencia] — Nota de DTSE: “Socrates, de quien
Lacan acaba de decir que es en suma un loco que se cree en el servicio ordenado
por un dios, regla asi su relacion de obediencia. La version Seuil contradice todo
el contexto del comentario de Lacan”.

17 [encantados, como se dice en los santones provenzales, iluminados]

10



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Platon no es ninguno de éstos. Es alguien que lleg6 tarde, *de-
masiado joven, para no haber podido ver mas que el fin del fendéme-
no*'®. No est4 entre los familiares que estaban ahi en el Gltimo instan-
te. Y ésa es precisamente la razon ultima, digdmoslo al pasar, de ese
modo de testimonio al que se engancha cada vez que quiere hablar de
su extraiio héroe — Fulano lo recogié de Mengano que estaba ahi, a
partir de tal visita en la que fueron llevados a tal debate. El registro en
el cerebro, aqui lo tengo en primera, y ahi en segunda edicion.

Platén es un testigo muy particular. Se puede decir que miente,
y por otra parte, que es veridico incluso si miente, pues para interrogar
a Socrates, es su pregunta, la de Platon, la que se labra su camino.

Platon es muy otra cosa. No es un vagabundo descalzo. No es
un errante. Ningun dios le habla, ni lo ha llamado. Y, en verdad, creo
que para ¢l los dioses no son gran cosa. Platon es un maitre {maestro /
amo}, uno verdadero, un maestro del tiempo en que la ciudad se des-
compone, arrastrada por la racha democratica que preludia a las gran-
des confluencias imperiales — una especie de Sade un poco mas raro.

Naturalmente, nadie puede imaginar jamas la naturaleza de los
poderes que reserva el porvenir. Los grandes prestidigitadores de la
tribu mundial, Alejandro, Seleuco, Ptolomeo, todo eso, los militares
misticos, es todavia impensable. Lo que Platon ve en el horizonte, es
una ciudad comunitaria, completamente indignante a sus 0jos como a
los nuestros. *La caballeriza en orden, eso es lo que ¢l nos promete en
un panfleto que siempre ha sido el mal suefio de todos los que no pue-
den reponerse de la discordia cada vez mas acentuada del orden de la
ciudad, con su sentimiento del bien*'’. Eso se llama La Repiiblica, y
todo el mundo lo tomo en serio, creyendo que es verdaderamente lo
que queria Platon.

'8 [demasiado joven para haber podido ver sélo el fin del fenémeno]
' [La caballeriza para todos, eso es lo que ¢l nos promete en un panfleto que
siempre ha sido el mal suefio de todos los que no pueden reponerse de la discordia

cada vez mas acentuada de la sociedad {societé} con su sentimiento del bien] —
Nota de DTSE: “Se trata de la ciudad {cit¢} de Platon”.

11



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Hay algunos otros malentendidos y elucubraciones miticas. El
mito de la Atlantida, por ejemplo, me parece mas bien que es el eco
del fracaso de los suefios politicos de Platon, y no carece de relaciones
con la aventura de la Academia. Pero quiza les parezca a ustedes que
mi paradoja tendria necesidad de estar mas nutrida, y por eso paso.

Lo que Platon quiere en todos los casos, es de todos modos la
Cosa, to pragma.

Platon tomo¢ el relevo de los magos del siglo precedente a un ni-
vel literario. La Academia es una ciudad reservada, un refugio de los
mejores, y es en el contexto de esta empresa, cuyo horizonte cierta-
mente iba muy lejos, que se sitlia lo que sabemos que ¢l sofid en su
viaje por Sicilia, y, curiosamente, por los mismos lugares en los que
su aventura hace eco al suefio de Alcibiades, quien claramente sofid
con un imperio mediterraneo con centro siciliano. El suefio de Platon
portaba un signo de sublimacidon mas elevado. Es como una especie de
utopia, cuyo director pens6 que podia ser ¢él. A la altura de Alcibiades,
todo eso se reduce evidentemente a un nivel menos elevado, y quiza
no llegaria mas alto que una cima de elegancia masculina. Pero seria
despreciar ese dandismo metafisico no ver de qué alcances era capaz.

Creo que se tiene razon cuando se lee el texto de Platon bajo el
angulo de lo que yo llamo su dandismo, y ver en €l unos escritos para
el exterior. Hasta llegaria a decir que ¢l arroja a los perros que somos
nosotros, los buenos menues o malos trozos de un humor a menudo
bastante infernal. Pero es un hecho, que ¢l fue entendido de otro mo-
do. Que el deseo cristiano, que tiene tan poco que ver con todas esas
aventuras, que ese deseo cuyo hueso, cuya esencia, estd en la resurrec-
cion de los cuerpos — lean a san Agustin para darse cuenta del lugar
que tiene eso — que el deseo cristiano se haya reconocido en Platon,
para quien el cuerpo debe disolverse en una belleza supra-terrestre y
reducida a una forma extraordinaria descorporalizada, es el signo de
que se esta en pleno malentendido.

El caracter delirante de tal retoma de un discurso en un contexto
que le es contradictorio nos devuelve precisamente a la cuestion de la
transferencia. ;Qué otra cosa hay que el fantasma platonico, afirman-
dose ya como un fendmeno de transferencia? No crean que sean estas

12



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

unas consideraciones generales, pues vamos a aproximarnos a e€so tan
cerca como sea posible.

(Como es que los cristianos, a quienes un dios reducido al sim-
bolo del Hijo habia dado su vida como signo de amor, se dejaron fas-
cinar por la inanidad — acuérdense de mi término de recién — espe-
culativa, ofrecida como pasto por el mas desinteresado de los hom-
bres, Socrates? (No hay que reconocer ahi el efecto de la unica con-
vergencia palpable entre las dos tematicas, que es el Verbo, presenta-
do como objeto de adoracion?

No se puede negar que el amor haya producido en la mistica
cristiana bastantes extraordinarios frutos y locuras, y segun la tradi-
cion cristiana misma. En frente, es importante delinear cudl es el al-
cance del amor en la transferencia que se produce alrededor de este
otro, Sdcrates, quien no es mas que un hombre que pretende conocerse
alli, en el amor, pero que no deja de ello mas que la prueba mas sim-
plemente natural.

Es esto. Sus discipulos le lanzaban pullas, en efecto, por perder
la cabeza cada tanto ante un bello joven, y como nos lo testimonia Je-
nofonte, por haber un dia, eso no llega lejos, tocado con su hombro el
hombro desnudo del joven Critébulo. Y Jenofonte nos dice su resulta-
do — eso le deja un calambre, nada més, nada menos tampoco.>* No
es poca cosa, en un cinico tan experimentado — pues ya hay en Socra-
tes todos los rostros del cinico. La anécdota prueba, por cierto, cierta
violencia del deseo, pero también, eso deja en ¢l al amor en una fun-
cion un poco instantanea. En todo caso, ella nos permite situar que pa-
ra Platon, esas historias de amor, son simplemente payasadas.

El modo de unién ultima con fo pragma, la Cosa, no hay que
buscarlo ciertamente en el sentido de la efusion de amor, en el sentido
cristiano del término. Y no es en otra parte que hay que buscar la ra-
zon de lo siguiente, que en E/ Banquete, el tnico que habla del amor
como conviene, van a ver lo que yo entiendo por medio de este térmi-
no, €s un payaso.

20 JENOFONTE, Banguete, 1V, 27, 28. En Recuerdos de Socrates — Banquete —
Apologia de Socrates, Planeta-DeAgostini, Barcelona, 1997, pp. 236-237.

13



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Aristofanes, para Platon, no es otra cosa. Un poeta comico, para
¢l, es un payaso.

Este Aristofanes, quien es, créanme, un seilor muy distante de la
multitud, es también un tipo obsceno. ;Debo recordarles lo que uste-
des encuentran al abrir cualquiera de sus comedias? La menor de las
cosas que ven surgir ustedes sobre la escena, es €sta, por ejemplo, en
las Tesmoforias.*' El pariente {suegro} de Euripides va a disfrazarse
de mujer para exponerse a la suerte de Orfeo, es decir, a ser despeda-
zado en la asamblea de las mujeres, en lugar de Euripides. Dado que
las mujeres, como todavia hoy en Oriente, se depilan, se nos hace asis-
tir en la escena a la quema de los pelos del culo, y les ahorro los otros
detalles.

Eso sobrepasa todo lo que s6lo podemos ver en nuestros dias
sobre la escena de un music-hall de Londres, y no es poco decir. Las
palabras son mejores, pero no por eso son mas distinguidas. El térmi-
no de culo abierto es repetido diez réplicas de corrido para designar a
aquéllos entre los cuales conviene elegir lo que hoy llamariamos, en
nuestros lenguajes, los candidatos mas aptos para todos los papeles
progresistas, pues es en éstos que Aristofanes se interesa particular-
mente.

En resumen, que sea un personaje de esta especie — y que, lo
que es mas, cuyo papel en la difamacidon de Sécrates ustedes saben —
el que Platon elija para hacerle decir las mejores cosas sobre el amor,
(no debe despertarnos un poco las entendederas?

Voy a ilustrarles inmediatamente lo que quiero decir al subrayar
que es a ¢l que Platon le hace decir las mejores cosas sobre el amor.
Incluso un erudito tan acompasado, medido en sus juicios, prudente,
como puede serlo el sabio universitario que ha hecho la edicion que
tengo ante mis 0jos, el sefior Léon Robin, no ha podido dejar de sor-

2L ARISTOFANES, Las once comedias, Editorial Porraa, México, 1978.

14



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

prenderse por esto, hasta el punto de que eso le saca lagrimas — Aris-
tofanes es el primero que habla del amor, en fin, como hablamos noso-
tros de €l, y dice unas cosas que les quedan en la garganta.

Aristofanes hace la observacion siguiente, bastante fina, y que
no es lo que se espera de un bufén, pero es justamente por esta razon
que es puesta en su boca.”” Nadie, dice, puede creer que es (f Tov
appodiciov cuvovsia {he ton afrodision synousia} — se traduce por
la comunidad del goce amoroso, traduccion que me parece detestable,
y el sefior Léon Robin ha hecho otra mucho mejor en La Pléiade ha-
blando del reparto del goce sexual — nadie puede creer que es el pla-
cer de estar juntos en el lecho, lo que es en definitiva el objeto en vista
del cual cada uno de ellos se complace en vivir en comun con el otro,
y con un pensamiento en ese punto desbordante de solicitud, en griego
oUTmGg €Ml peydAng omovong {outos epi megales spoudes}. Es este
mismo omovdn| {spoude} que ustedes encontraron el afio pasado en la
definicion aristotélica de la tragedia, que quiere decir solicitud, cuida-
do, diligencia, pero también, seriedad. Para decirlo de una vez, esas
personas que se aman, tienen un extrano aire de seriedad.

Pasemos esta nota psicoldgica para designar donde estd el mis-
terio. Aristofanes nos dice que es muy otra cosa lo que anhela mani-
fiestamente su alma, una cosa que ella es incapaz de expresar, pero
que no obstante adivina, y que propone bajo el titulo del enigma.*

Suponed incluso, dice Aristofanes, que, mientras reposan en el
mismo lecho, Hefestos — es decir, Vulcano, el personaje con
el yunque y el martillo — se yerga ante ellos munido de sus
utensilios, y que prosiga asi. «;No es esto — el objeto de
vuestros anhelos — aquello de lo que tenéis ganas: identifica-
ros lo mds posible el uno al otro, de manera que ni de noche,
ni de dia, os separéis el uno del otro? Si es verdaderamente de
eso que tenéis ganas, estoy dispuesto a fundiros juntos, a reu-
niros al soplo de mi fragua, de manera que de dos como sois,
os volvdis uno, y que, tanto como dure vuestra vida, vivdis el

22 192¢.

23 192d.

15



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

uno con el otro en comunidad, como no formando mas que
uno; y que después de vuestra muerte, ahi abajo, en el Hades,
en lugar de ser dos sedis uno, tomados ambos por una muerte
comun... [Ea! ved si es a eso que aspirdis y si podéis contenta-
ros con esa suerte...» Al escuchar estas palabras, no habria
uno solo de ellos, lo sabemos bien, para decir no, ni, evidente-
mente, para anhelar otra cosa; sino que cada uno de ellos
pensaria, al contrario, que muy buenamente acaba de escu-
char formular lo que desde hace mucho tiempo en suma codi-
ciaba: que por su reunion, por su fusion con el amado, sus dos
seres no formasen finalmente mas que uno solo.

Esto es lo que Platon hace decir por Aristofanes, pero no sola-
mente eso. Ustedes saben que Aristéfanes cuenta unas cosas *que ha-
cen reir**, y que ¢l mismo ha anunciado que debian jugar entre lo ri-
sible y lo ridiculo, segin que la risa recaiga sobre aquello a lo que el
comico apunta, o sobre el comediante mismo. Esta claro que Aristdfa-
nes hace reir, y que pasa la barrera del ridiculo. ;Platon va a hacerlo
hacernos reir del amor? Esto les testimonia ya de lo contrario.

En ninguna parte, en ningiin momento de los discursos del Ban-
quete, se toma el amor tan en serio, ni tan a lo tragico. Ahi estamos
exactamente en el nivel que nosotros, los modernos, imputamos al
amor — tras la sublimacidn cortés de la que les hablé el afio pasado, y
tras lo que podria llamar el contrasentido roméntico sobre esta subli-
macion, a saber la sobrestimacion narcisistica del sujeto, del sujeto su-
puesto en el objeto amado.

Gracias a Dios, en el tiempo de Platén no hemos llegado toda-
via a eso, salvo este extrafio Aristofanes, pero es un bufon. Hemos lle-
gado mas bien a una observacion, de alguna manera zoologica, de se-
res imaginarios, que toma su valor por lo que evoca en los seres reales
y por lo que en ella puede ser tenido seguramente como irrisorio.”

4 [que son gruesas]

25 190e — 191d.

16



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Se trata de esos seres cortados en dos como un huevo duro, de
esos seres extrafios como los que encontramos en los fondos de arena,
una platija, un lenguado, una acedia, que tienen el aspecto de tener
todo lo que es preciso, dos ojos, todos los 6rganos pares, pero que es-
tan aplastados de tal manera que parecen ser la mitad de un ser com-
pleto.

*Es claro que en el primer comportamiento que sigue al naci-
miento de esos seres que han nacido de tal biparticion, lo que Aristo-
fanes nos muestra primero, y lo que es el basamento de todo lo que en
seguida viene ahi**°, para nosotros, con una luz tan romantica, es una
fatalidad panica, que hace, a cada uno de estos seres, buscar ante todo
y primero que nada su mitad, y ahi, pegandose a ella con una tenaci-
dad, si podemos decir, sin salida, marchitarse al lado del otro, por im-
potencia para reunirse. He ahi lo que Aristéfanes nos pinta en sus lar-
gos desarrollos, con todos los detalles, de una manera extremadamente
imaginativa, proyectandola sobre el plano del mito. Tal es la imagen
de la relacion amorosa que forja el escultor que es aqui el poeta.

(Es ahi que reside lo que debemos suponer, y que palpamos,
que hay aqui algo risible? Muy evidentemente, no. Pero eso esta sin
embargo insertado en un fragmento que nos evoca irresistiblemente lo
que todavia en nuestros dias podriamos ver sobre la pista de un circo,
si los clowns entraran, como se hacia algunas veces, abrazados, engan-
chados de a dos, acoplados vientre a vientre, y dando una o varias
vueltas a la pista en un gran remolino de cuatro brazos, de cuatro pier-
nas y de dos cabezas. Es en si algo que vemos que anda muy bien con
el modo de fabricacidn de ese tipo de coro que da, en otro género, Las
avispas, Las aves, o incluso Las nubes, del que jamas sabremos bajo
qué pantalla aparecian en la escena **antigua®*.

(Pero de qué especie de ridiculo se trata aqui? ;Se trata simple-
mente del caracter por si solo bastante regocijante de esta imagen, lo
he dicho, clownesca?

26 . . . .. .

[El primer comportamiento que sigue al nacimiento de esos seres nacidos de tal
particion, la que es el basamento de lo que en seguida viene ahi] — Nota de
DTSE: “Las precisiones, presentes en la estenografia, no tienen por qué ser corta-

2

das”.

17



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Es sobre eso que voy a emprender un pequefio desarrollo, que
les pido que disculpen si debe hacernos dar un bastante largo rodeo,
pues es esencial.

No soy el tnico en saber leer un texto, puesto que el sefior Léon
Robin estd también sorprendido por esto, hasta el punto de que, extra-
ordinariamente, insiste sobre el cardcter esférico del personaje inven-
tado por Aristofanes.

Es dificil no verlo, porque este esférico, este circular, este cpat-
pa {sphaira} es repetido con tamafia insistencia.”’ Se nos dice que la
espalda, los flancos, mAevpag KOKA® exov {pleuras kuklo echon}, todo
eso se continua de una manera bien redonda. Es preciso que veamos
eso como se los he dicho recién, como las dos ruedas enchufadas una
sobre otra y sin embargo planas, mientras que aqui, eso es redondo.

Es redondo, y esto molesta al sefior Léon Robin, *quien cambia
una coma que nadie ha cambiado jamas**®, diciendo — Lo hago asi
porque no quiero que se insista tanto sobre la esfera, el corte es mas
importante. No soy yo quien les va a disminuir la importancia de este
corte, y volveremos a €l en seguida, pero es dificil no ver que estamos
ante algo muy singular, y cuyo término preciso voy a decirles inme-
diatamente — la irrision de la que se trata, lo que es puesto bajo esta
forma ridicula, es justamente la esfera.

%" Nota de ST: “No es aqui el término sphaira (pelota, esfera, cuerpo celeste) el
que es repetido con insistencia, sino kuklos (circulo, objeto circular, esfera, globo
ocular, rueda, etc.), 189¢, 190a”.

2% [quien no duda sin su nota en cambiar una coma que nadie ha cambiado jamas]
— Nota de DTSE: “Hay ahi quizé una errata, pero en el lugar de un enunciado
muy corriente de Lacan”. — La nota de DTSE destaca en negrita este enunciado
muy corriente en Lacan: pas sans {no sin}. — JAM/2 corrige la presunta errata:
[quien no duda en su nota en cambiar una coma que nadie ha cambiado jamas]

18



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Naturalmente, eso no les hace reir, porque la esfera, a ustedes,
no les da frio ni calor. Pero diganse precisamente que durante siglos
no ha sucedido asi con ella.

Ustedes, no conocen la esfera mas que bajo la forma de ese he-
cho de inercia psicoldgica que se llama la buena forma. Un cierto na-
mero de personas, el sefior Ehrenfels y otros, se percataron de que las
formas tenian una cierta tendencia a la perfeccion, es decir, en el esta-
do dudoso, a regresar a la esfera. En suma, la esfera es lo que le da
mas placer al nervio Optico. Esto es muy interesante, pero no hace mas
que iniciar el problema, pues al pasar les sefialo que esas nociones de
Gestalten sobre las que se marcha tan alegremente no hacen mas que
relanzar el problema de la percepcion. Si hay buenas formas, la per-
cepcion debe consistir en rectificarlas en el sentido de las malas, a sa-
ber, de las verdaderas. Pero dejemos la dialéctica de la buena forma.

La forma esférica tiene aqui un sentido muy diferente que esa
objetivacion cuyo interés estd limitado a la psicologia. En Platén, y
mucho antes que ¢€l, esta forma, Zoopog {Sphairos}, en masculino,
como dice todavia Empédocles, cuyos versos no puedo leerles a causa
del tiempo, es un ser que es por todos los lados semejante a si mismo,
sin limites, Zoo1poc KokAotepnG {Sphairos kukloteres}, que tiene la
forma de una bola, reina en su soledad real {royal}, lleno de su pro-
pio contentamiento, de su propia suficiencia.” Este sphairos que ob-
sesiona al pensamiento antiguo es la forma que toma, en el centro del
mundo de Empédocles, la fase de concentracion de lo que €1 llama en
su metafisica ®1Ain {Philie} o D \Ot¢ {Philotes}, el amor, que €l lla-
ma en otra parte oyeddvn OO ¢ {scheduné Philotes}, el amor que
junta, que aglomera, que asimila, que aglutina; *exactamente aglutina-

) : 30
da, es la xpnoig, kresis, es la kresis de amor®™".

Es muy singular ver volver a emerger bajo la pluma de Freud al
amor como potencia unificante pura y simple, a la atraccion sin limi-

% Nota de ELP (modificada): “Versos que Lacan no tiene tiempo para citar, pero
que no obstante traduce”.

%% [Aglutinar, es la ktnoig {ktesis}, la kmoig de amor.] — Nota de DTSE: “la sus-
titucidon de ktnoig {ktesis}, adquisicion, a kpnoig {kresis}, fusion, falsea evidente-
mente el sentido”. — JAM/2 corrige: [Aglutinar, es la kpnoig {kresis}, la kpnoig
de amor.]

19



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

tes, para oponerlo a Thanatos — mientras que correlativamente tene-
mos, y de una manera discordante, la nocion tan diferente, y tanto mas
fecunda, de la ambivalencia amor-odio.

Esta esfera, la volvemos a encontrar por todas partes. El otro dia
les hablaba de Filolao. El la admite, a esta misma esfera, en el centro
de un mundo donde la tierra tiene una posicidén excéntrica, y ustedes
saben que ya se lo sospechaba en el tiempo de Pitagoras. Pero no es el
sol el que ocupa el centro, es un fuego central esférico, al cual la faz
habitada de la tierra vuelve siempre la espalda. Por relacion a ese fue-
go, estamos como la luna por relacion a nuestra tierra, y es por eso que
no lo sentimos. *Y parece que sea para que a pesar de todo no seamos
quemados por la irradiacion central que el nombrado Filolao ha inven-
tado esta elucubracion que le hizo romper la cabeza ya a la gente de la
antigiiedad, al propio Aristoteles: avtyOwv, antichthon, la antitie-
rra*’'. ;Cual podia ser la necesidad de ese cuerpo estrictamente invisi-
ble, que se suponia que encerraba todos los poderes contrarios a los de
la tierra, y que jugaba al mismo tiempo el rol de para-fuego? Como se
dice, habria que analizarlo.

Todo esto solo estd hecho para introducirlos en la dimension, a
la que ustedes saben que yo le acuerdo una importancia muy grande,
de la revolucidn astrondmica, o incluso copernicana. Y para definiti-
vamente poner al respecto los puntos sobre las ies, repito que no es el
geocentrismo pretendidamente desmantelado por el nombrado candni-
go Copérnico lo que es el punto importante, y es incluso por eso que
es bastante falso y vano llamar copernicana a la revolucion astronomi-
ca. En su libro De la revolucién de las érbitas celestes,>* él nos mues-
tra una figura del sistema solar que se parece a la nuestra, a la de los
manuales de la clase de sexto, donde vemos al sol en el medio, y todos
los astros que giran alrededor en el *orbe*>. Pero eso no era para na-
da un esquema nuevo. Todo el mundo sabia, en el tiempo de Copérni-
co — no somos nosotros quienes lo hemos descubierto — que en la

31 [Parece que sea para que no seamos rayados por la irradiacion central, que Filo-
lao ha inventado esta elucubracion de la anti-tierra, que ya hacia romperse la cabe-
za a la gente de la antigiiedad, al propio Aristoteles. ]

21543,

3 {orbe} — [orden {ordre}] — JAM/2 corrige: [orbe]

20



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

antigiiedad, el llamado Heraclides,”* y Aristarco de Samos, de una ma-
nera perfectamente atestiguada, habian hecho el mismo esquema.

Copérnico no es otra cosa que un fantasma historico. Habria si-
do diferente si su sistema hubiese sido, no mas cercano de la imagen
que tenemos del sistema solar real, sino mas verdadero, es decir, me-
nos atestado que el sistema de Ptolomeo de elementos imaginarios,
que no tienen nada que ver con la simbolizacidn moderna de los as-
tros. Ahora bien, no hay nada de eso, puesto que su sistema esta atibo-
rrado de epiciclos.

(Qué es eso? Es algo inventado, y en lo que nadie podia creer.
La realidad de los epiciclos, no creian en ella. No se imaginen que
eran tan tontos como para pensar que hay en el cielo lo que ustedes
ven cuando abren vuestro reloj, una serie de rueditas. Pero tenian esta
idea, que el Gnico movimiento que se podia imaginar era el movimien-
to circular. Todo lo que se ve en el cielo es muy duro de interpretar,
pues los pequefios planetas errantes se entregan a todo tipo de jugarre-
tas irregulares entre si, y se trataba de explicar sus zigzags. Y bien,
uno no se quedaba satisfecho sino cuando cada uno de los elementos
de su circuito podia ser reducido a un movimiento circular.

La cosa singular es que no lo hayan conseguido hacer mejor. Se
podria pensar en principio que, a fuerza de combinar movimientos gi-
ratorios sobre movimientos giratorios, se podria llegar a dar cuenta de
todo. Eso era perfectamente imposible, por la razon de que a medida
que se observaba mejor a los astros, uno se daba cuenta de que todavia
habia mas cosas para explicar, aunque mas no fuera, cuando aparecio
el telescopio, su variacion de tamafno. Pero no importa, el sistema de
Copérnico estaba tan cargado como el sistema de Ptolomeo con esta
superfetacion imaginaria, que lo entorpecia y lo abarrotaba.

Seria preciso que ustedes lean durante estas vacaciones, y —
van a ver que es posible — para vuestro placer, *como llega Kepler a
dar la primera aprehension que hayamos tenido de algo que es aquello
en lo que consiste verdaderamente la fecha de nacimiento de la fisica
moderna. Llega a ello partiendo de elementos en Platén, del mismo

34 Se trata de Heraclides Pontico, discipulo de Platén, primer astrénomo que admi-
ti6 la rotacion de la tierra sobre su eje (siglo IV a. C.).

21



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Timeo del que voy a hablarles*>*, a saber, de una concepcion pura-
mente imaginaria — con el acento que tiene este término en el voca-
bulario del que me sirvo con ustedes — del universo, enteramente re-
gulada sobre las propiedades de la esfera, definida como la forma que
porta en si las virtudes de suficiencia, de manera que puede combinar
en ella la eternidad del mismo lugar con el movimiento eterno.

Las especulaciones de Kepler son de esta especie. Ademas, son
refinadas, puesto que hace entrar en ellas, para nuestro estupor, los
cinco solidos perfectos inscribibles en la esfera — como ustedes lo sa-
ben, no hay més que cinco. Esta vieja especulacion platonica ya trein-
ta veces superada vuelve a aparecer en ese momento crucial del Rena-
cimiento, cuando los manuscritos platonicos son nuevamente integra-
dos en la tradicion occidental, y literalmente se sube a la cabeza de ese
personaje, cuya vida personal, en el contexto de la revolucion de los
campesinos, luego de la guerra de los Treinta Afios, es una vida de la
gran siete. Y bien, el susodicho Kepler, a la busqueda de las armonias
celestes, llega, por un prodigio de tenacidad, y donde verdaderamente
vemos el juego de escondite de la formacion inconsciente, a dar la pri-
mera aprehension de aquello en lo que consiste verdaderamente el na-
cimiento de la ciencia moderna. Es al buscar una relacion armonica
que llega a la relacion de la velocidad del planeta sobre su orbita con
el area de la superficie cubierta por la linea que une el planeta con el
sol. Es decir que se da cuenta, al mismo tiempo, que las drbitas plane-
tarias son elipses.

Alexandre Koyré ha escrito un libro muy hermoso, que se llama
From the closed world to the infinite universe, aparecido en Johns
Hopkins, y que ha sido traducido recientemente.’® Y yo me pregunta-
ba lo que hubiera podido hacer con eso Arthur Koestler, quien no
siempre es considerado como un autor de la mas segura inspiracion.
Les aseguro que Los sonambulos, del que se habla en todas partes, es

33 [como partié Kepler de los elementos de ese mismo Timeo del que voy a hablar-

les] — Nota de DTSE: “El acontecimiento fechado, puntualizado por Lacan, no
figura en la edicion de Seuil ni en la estenografia, pero se encuentra a partir de no-

2

tas™.

%% Alexandre KOYRE, Del mundo cerrado al universo infinito, Siglo Veintiuno de
Espana Editores, Madrid, 1979.

22



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

su mejor libro.”” Es fenomenal, maravilloso. Ni siquiera tienen necesi-
dad de conocer las matematicas elementales, comprenderan todo a tra-
vés de la biografia de Copérnico, de Kepler y de Galileo, con un poco
de parcialidad del lado de Galileo — hay que decir que era comunista
— ¢l mismo lo confiesa.

Comunista o no, es absolutamente cierto que Galileo jamas le
prestd la menor atencidon a lo que habia descubierto Kepler. El paso
genial que di6 en su invencion de la dindmica moderna, es por haber
encontrado la ley exacta de la caida de los cuerpos. A despecho de ese
paso esencial, y a pesar de que sea sobre el asunto del geocentrismo
que tuvo todas sus complicaciones, esto no impide que fuera tan retar-
datario como los demas, tan reaccionario, tan cefiido a la idea del mo-
vimiento circular perfecto, es decir, el tinico posible para los cuerpos
celestes. Para decirlo todo, Galileo ni siquiera franqued lo que noso-
tros llamamos la revolucidon copernicana, y de la que sabemos que no
es de Copérnico. Ven ustedes el tiempo que ponen las verdades en la-
brarse su camino, en presencia de un prejuicio tan so6lido como la per-
feccion del movimiento circular.

Tendria para hablarles durante horas sobre eso, porque *a pesar
de todo es muy divertido considerar efectivamente por qué es asi, a sa-
ber, cudles son verdaderamente las propiedades del movimiento circu-
lar, y por qué los griegos hicieron de ¢l el simbolo del limite, mepap
{peirar}, en tanto que opuesto al anelpwv {apeiron}**". Cosa curiosa,
esto es justamente porque es una de las cosas mejor hechas para verter
en el apeiron. Seria preciso que, ante ustedes, yo haga adelgazar un
poquito, decrecer, reducir a un punto, infinitizarse a esta esfera, de la

%7 Arthur KOESTLER, Los Sondmbulos, Salvat Editores, Barcelona, 1994.
3% [es muy divertido considerar por qué es asi, ver cuales son verdaderamente las
propiedades del movimiento circular, y por qué los griegos hicieron de ¢l el sim-
bolo del limite, en tanto que opuesto al apeiron] — Nota de DTSE: “La precision,
peirar, aportada por el establecimiento, es Util”. — Nota de ST: “Peirar es «tér-
minoy, «finy, «extremidady, y en el plural «los limites»; apeiron: «sin finy, «infi-
nitoy», «inmenso».” — JAM/2 afiade la precision reclamada: [es muy divertido
considerar por qué es asi, ver cudles son verdaderamente las propiedades del mo-
vimiento circular, y por qué los griegos hicieron de ¢l el simbolo del limite, pei-
rar, en tanto que opuesto al apeiron]

23



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

que por otra parte ustedes saben que ha servido de simbolo corriente
para esa famosa infinitud.

Hay mucho mas para decir. ;Por qué tiene virtudes privilegia-
das esta forma? Responder a esta pregunta nos sumergiria en el cora-
zon de los problemas concernientes a la funcién y el valor de la intui-
cion en la construccion matematica.

Antes de todos esos ejercicios que nos han hecho desexorcizar
la esfera, si su encanto ha continuado ejerciéndose sobre los incautos,
es precisamente porque la philia del espiritu pegaba con ella, y sucia-
mente, como un extrafio adhesivo. Al menos, ése era el caso para Pla-
ton, y los remito al Timeo, a su largo desarrollo sobre la esfera, que
nos pinta en todos sus detalles. Esto responde curiosamente, como una
estrofa alternada, a lo que dice Aristdéfanes de los seres esféricos.

Por un lado, en El Banquete, Aristéfanes nos dice que esos seres
tienen patas, pequeiios miembros que asoman y remolinean. Por otro
lado, en el Timeo, Platon, con una acentuacion muy impactante cuan-
do se trata del desarrollo geométrico, experimenta la necesidad de ha-
cernos observar al pasar que la esfera tiene todo lo que es preciso en el
interior de si misma. Ella es redonda, es plena, estd contenta, se ama a
si misma, y, sobre todo, no tiene necesidad de ojo ni de oreja, puesto
que ella es por definicion la envoltura de todo lo que puede estar vivo.
Por este hecho, es el viviente por excelencia, y eso nos da, por otra
parte, la dimension mental en la que podia desarrollarse la biologia —
la nocion de que esta forma es lo que constituia esencialmente al vi-
viente, debemos tomarla en un deletreo imaginario extremadamente
estricto.

Asi, pues, la esfera no tiene ni 0jos ni orejas, no tiene pies, no
tiene brazos, y no se le ha conservado mas que un unico movimiento,
el movimiento perfecto, el movimiento sobre si misma. Hay seis de
estos — hacia arriba, hacia abajo, hacia la izquierda, hacia la derecha,
hacia adelante y hacia atras.”” De la comparacion de los textos del
Banguete y del Timeo, y de ese mecanismo a doble resorte, que con-
siste en hacer que diga payasadas el personaje que es para ¢l el Gnico
digno de hablar del amor, resulta que, en el discurso de Aristofanes,

39 Timeo, 33b — 34b.

24



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

Platon parece divertirse haciendo un ejercicio comico sobre su propia
concepcion del mundo, y del alma del mundo.

El discurso de Aristofanes, es la irrision del Sphairos platonico,
tal como esta articulado en el Timeo.

El tiempo me limita, y habria muchas otras cosas para decir de
esto. Pero que la referencia astrondmica sea aqui segura y cierta, de
todos modos voy a darles la prueba de ello, pues puede parecerles que
yo me divierto. Esos tres tipos de esferas que Aristofanes ha imagina-
do, la que es todo macho, la que es toda hembra, la que es macho y
hembra — de todos modos, cada una tiene un par de genitales — los
androginos, como *¢1** los llama, tienen origenes. ;Y cuéles son es-
tos origenes? Son estelares. Los machos vienen del sol, las todo-muje-
res vienen de la tierra, y de la luna los andr6ginos — confirmando asi,
por otra parte, el origen lunar, nos dice Aristéfanes, de aquéllos que
tienen la tendencia al adulterio, pues esto no es otra cosa que por tener
un origen compuesto.*' Esto, para el elemento astrondmico.

Y bien, ;aqui no asoma algo que nos revela el resorte de la fas-
cinacion de la forma esférica?

Esta es la forma a la que no se trataba de tocar, de discutir, ella
ha dejado al espiritu humano, durante siglos, en este error, que nos he-
mos rehusado a pensar que, por fuera de toda accion, de todo impulso
extrafio, el cuerpo esté sea en reposo, sea en movimiento rectilineo
uniforme. El cuerpo en reposo se suponia que no podia tener, por fue-
ra del reposo, sino un movimiento circular, y toda la dinamica ha que-
dado trabada por eso. Ahora bien, la ilustracién incidente que nos es
dada de eso bajo la pluma de Platon, que también podemos llamar un
poeta, acaso no nos muestra que *lo que estd en juego en esas formas
en las que nada sobresale, o nada se deja enganchar: sin ninguna duda,
nada distinto que algo que tiene sus fundamentos en la estructura ima-
ginaria — y les he dicho recién que podriamos comentarla — pero a

40 [se] — Nota de DTSE: “Es Aristofanes quien los nombra asi”.

I Nota de ELP: “Visto que la luna participa, ella también, de los otros dos astros,
1905”.

25



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

cuya adhesion, en cuanto que es afectiva, se sostiene jen qué? — en
. . ., 42
ninguna otra cosa sino en la Verwerfung de la castracion™ ™.

Esto es tan cierto que lo encontramos en el discurso de Aristofa-
nes. Esos seres, separados en dos como medianaranjas, van, en un
tiempo x que no se nos precisa, puesto que es un tiempo mitico, a mo-
rir en un vano abrazo para reunirse. Se consagran a vanos esfuerzos de
procreacion en la tierra, y *1es ahorro toda esa mitica de la procreacion
de la tierra, de los seres nacidos de la tierra, que nos llevaria demasia-
do lejos**. ;Como va a resolverse la cuestion? Ahi, Aristofanes nos
habla exactamente como el pequefio Hans — se les va a desatornillar
el genital, que tienen en el lugar equivocado, porque esta en el lugar
donde estaba cuando eran redondos, en el exterior, y se les va a volver
a atornillar sobre el vientre, exactamente como en el caso del grifo del

suefio que ustedes conocen por la observacion de Freud, a la que he
aludido.

Esto es unico y causa estupor, bajo la pluma de Platobn — la po-
sibilidad del apaciguamiento amoroso se encuentra referida a algo que
indiscutiblemente tiene relacion, para decir lo minimo, con una opera-
cion sobre el sujeto de los genitales. *Pongamos eso o no bajo la ra-
brica del complejo de castracion, esta claro que aquello sobre lo cual
el rodeo del texto insiste aqui, es sobre el pasaje de los genitales a la
cara anterior, lo que no quiere simplemente decir que llega ahi como
posibilidad de copular, de conjugarse con el objeto amado, sino que li-
teralmente el pasaje de los genitales a la parte anterior viene con el ob-
jeto amado en esta especie de relacion en sobreimpresion, casi de so-
breimposicion***. Este es el tinico punto donde se traiciona, se tradu-

21, ..Jo que esta en juego en esas formas en las que nada sobresale y no se deja
enganchar, tiene sus fundamentos en la estructura imaginaria? ;Pero en qué se
sostiene la adhesion a esas formas en cuanto que es afectiva? — sino en la Ver-
werfung de la castracion]

*# [les ahorro toda esa mitica que nos llevaria demasiado lejos]

* [Que lo pongamos o no bajo la rubrica del complejo de castracion, esté claro
que el rodeo del texto insiste sobre el pasaje de los genitales a la cara anterior. Eso
no quiere simplemente decir que el 6rgano genital llegue ahi como posibilidad de

corte y como union con el objeto amado, sino que literalmente viene con este ob-
jeto en una relacién en sobreimpresion, casi de sobreimposicion] — Nota de

26



Seminario 8: La transferencia... — Clase 6: 21 de Diciembre de 1960

ce, la funcion del 6rgano genital. Cuando sabemos que la aprehension
de la tragedia por parte de Platon — ¢l nos da mil pruebas de ello —
no iba mucho mas lejos que la de Sdcrates, ;,coOmo no sorprenderse por
el hecho de que ahi, por primera vez, por Gnica vez, en un discurso
que concierne a un asunto grave, el del amor, €l hace entrar en juego
el 6rgano genital como tal?

Este hecho confirma lo que les he dicho que es *lo esencial del
resorte de lo comico, que es siempre en su fondo por esta referencia al
falo**. Y no es por azar que es Aristéfanes quien habla de eso. Es el
unico en poder hacerlo. Pero Platon no sabe que, haciéndolo hablar de
eso, resulta que nos aporta, a nosotros, aqui, la clavija, que hace bas-
cular toda la continuacion del discurso del otro lado.

Es en este punto que retomaremos las cosas la proxima vez.

establecimiento del texto,
traduccion y notas:
RICARDO E. RODRIGUEZ PONTE

para circulacion interna
de la
ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES

DTSE: “El establecimiento es mas preciso que la retoma de la estenografia por
Seuil”. — JAM/2 corrige: [Que lo pongamos o no bajo la rubrica del complejo de
castracion, esta claro que el rodeo del texto insiste sobre el pasaje de los genitales
a la cara anterior. Eso no quiere simplemente decir que el 6rgano genital llegue
ahi como posibilidad de cépula {copule} y como unién con el objeto amado, sino
que literalmente viene con este objeto en una relacion en sobreimpresion, casi de
sobreimposicion]

45 [lo esencial del resorte de lo comico, que es siempre, en su fondo, referencia al
falo] — Nota de DTSE: “Simplificacion abusiva”.

27



	Aristófanes

